
马太福音

12/14/2025

登山宝训



天国是什么？

“天国”是神掌权做王的国

天国已经来到（Already）

天国尚未完全（Not Yet）

天国的地点：现在在地上，将来在新天新地

如何成为天国的子民？

2



天国是“已经来到” + “尚未完成”

维度 已然（Already） —— 天国已经来到 未然（Not Yet） —— 天国尚未完全

关键经文
太 4:17「天国近了」约 3:3「见神的国」
太 12:28「神的国临到你们」

太 26:29「要在父的国里」 太 13:43「义
人…发光」 启 21:1–4 新天新地

时代状态 耶稣第一次降临后启动 耶稣第二次降临时完成

圣灵工作 圣灵住在信徒里（弗 1:13–14） 圣灵的工作在新天新地达完全（启 22:1–
5）

国度性质 属灵统治、生命改造、教会的见证 完全显现、除尽罪恶、公义和平永存

表现
生命改变、医治、福音、圣灵果子、爱
与公义的实践

复活、不朽坏、神亲自掌王权、没有眼
泪死亡咒诅

范围 地上 → 信徒心中、教会群体 永恒国度 → 新天新地，完全国度

礼拜祷告 「愿你的国降临」——正在进行 「愿你的旨意成全」——等待完全成就

比喻特征 芥菜种、面酵：渐进增长（太 13） 稗子与麦子的分离：最终审判（太
13:39–43）

3



马太福音 5–7 章：天国的宪法

• 什么是“天国的宪法”？

• 天国子民该怎样活在地上？

• 天国价值观的总纲：怎样的人才有福？

4

登山宝训

CUS  Matthew 5:1 耶稣看见这许多的人，就
上了山，既已坐下，门徒到他跟前来。
2 他就开口教训他们说，… (Matt. 5:1-2 CUS)



八福

• 3 虚心的人有福了，因为天国是他们的。

• 4 哀恸的人有福了，因为他们必得安慰。

• 5 温柔的人有福了，因为他们必承受地土。

• 6 饥渴慕义的人有福了，因为他们必得饱足。

• 7 怜恤人的人有福了，因为他们必蒙怜恤。

• 8 清心的人有福了，因为他们必得见神。

• 9 使人和睦的人有福了，因为他们必称为神的儿子。

• 10 为义受逼迫的人有福了，因为天国是他们的。

• (Matt. 5:3-10 CUS)

5

• 3 "Blessed are the poor in spirit, for theirs is the kingdom of 
heaven.

•  4 "Blessed are those who mourn, for they shall be comforted.

•  5 "Blessed are the gentle, for they shall inherit the earth.

•  6 "Blessed are those who hunger and thirst for righteousness, 
for they shall be satisfied.

•  7 "Blessed are the merciful, for they shall receive mercy.

•  8 "Blessed are the pure in heart, for they shall see God.

•  9 "Blessed are the peacemakers, for they shall be called sons 
of God.

•  10 "Blessed are those who have been persecuted for the sake 
of righteousness, for theirs is the kingdom of heaven. (Matt. 
5:3-10 NAS)



为什么八福是登山宝训的开篇？

6

灵里
贫穷
的人

哀恸
的人

温柔
的人

饥渴
慕义
的人

怜恤
人的
人

清心
的人

使人
和睦
的人

为义
受逼
迫的
人

• 八福是整个登山宝训（5–7章）的“价值观总纲”

• 不是教条，而是“基督徒生命的八个层次”

• 不是八种不同的人，而是一个人生命的八个阶段

• 八福结构呈“首尾呼应”



谁是灵里贫穷的人(Poor in Spirit)?

7

浪子回头：灵里贫穷的典型画像（路15）他“醒
悟过来”，承认自己的贫乏，于是回到父那里。

• “心灵贫穷的人有福了！因为天
国是他们的。(马太福音5:3 和
合本2010)

• “Blessed are the poor in spirit, 
for theirs is the kingdom of 
heaven. (Matthew5:3 ESV)• 什么是灵里贫穷？

• 承认自己灵性贫乏、无法靠自己
（ humility before God ）

• 意识到自己的罪与有限，从自我转向神
• 像浪子一样，从骄傲独立到破碎倚靠

• 属灵破碎是进入天国的起点

浪子的改变不是从努力做更好开始，而是从承认
“我需要父亲”开始。（这就是灵里贫穷）

灵里贫穷 ≠ 自卑或无价值感
而是知道自己不能靠自己、唯独依靠神



如何从“灵里贫穷”到“哀恸”？

• CUS  Matthew 5:4 哀恸的人有福了，因为他们必得安慰。

• NAS  Matthew 5:4 "Blessed are those who mourn, for 
they shall be comforted.

8

从“乞丐”到“寻求者”

对罪的哀恸
对破碎世界的哀恸
对与神距离的哀恸

从“诊断书”到“寻求医治”

理智上的“觉醒”→情感上的“回应”

这种悲伤是通往真正快乐的必经之路：必得安慰！

浪子醒悟（从自我到破碎 → 回到父亲）



从“哀恸的人”到“温柔的人”

9

灵里贫穷的
人

哀恸的人

温柔的人

“温柔”的定义是什么？



第三福: 什么是温柔？

力量在控制之下 (Strength under control)

用来描述被训练过的强壮野马

10

• 5 温柔的人有福了，因为他
们必承受地土。 (Matt. 5:3 
CUS)

• 5 "Blessed are the gentle, for 
they shall inherit the earth. 
(Matt. 5:3 NAS)

第三福: 由内→向外（对神、对人）的态度



如何从“哀恸”到“温柔”？

• 哀恸→自我被破碎、骄傲被拆毁、心柔软下来
• 哀恸让人不再需要维护形象；因此面对批评时反应不再强烈

当一个人承认贫穷（Step 1）并为此痛悔（Step 2）之后，他的性格会发生巨大的转变，
从而进入第三福——“温柔的人有福了”。

11Fanny Crosby: 若不是我失明，我就看不见耶稣的荣光

• 一位基督徒姐妹，她年轻、漂亮、充满自信，后来因严重车祸
毁容、长期疾病，在破碎中经历神的深度同在。

• 她说：“神把我外在的美拆毁，却把我里面真正的美重建起来。”
• ”她也说：“神借着破碎夺走我倚靠的，给我一个新的生命源

头。”



如何从“哀恸”到“温柔”？

• 哀恸带来同理心:只有意识到自己是乞丐的人才不会歧视另一个乞丐

• 被光照的人知道自己比别人指出的还糟

12

司布真曾被敌对者恶意诽谤，但他平静回应：
“若他们知道我心中的真实，他们会说得更糟。”

法国传道人芬尼隆（Fenelon）：“当你被神光照时，
你会知道自己比别人指出的还糟。因此你不会愤怒，
只会感恩神没有照你应得的待你。”



如何从“哀恸”到“温柔”？

• 哀恸让人意识到不能靠自己；温柔让人把缰绳交给神
• 不是软弱而是“受控的力量”：强大的马被驯服，降服于主人的牵引

13

摩西——从愤怒冲动 → 成为“全地最温柔的人”

神的破碎工作：
让他在旷野牧羊 40 年
让他从“我能”变成“我不能

保罗——从逼迫者 → 温柔的服事者

神如何破碎他？
在大马士革路上击倒他
让他失明
让他被别人牵着手走
让他知道：“你不能靠自己。”



彼得的故事：从自信到谦卑

• 彼得原本的性格

• 三次不认主——哀恸的时刻

14

• 悔改后的温柔与谦卑
• 耶稣复活后，特意在加利利海边寻找彼得，三次问他：“你爱我吗？”

• 属灵生命的成长
• 彼得的生命历程正是“贫穷→哀恸→温柔”的属灵阶梯
• 他从自信到破碎，从哀恸到谦卑，最终成为温柔的使徒
• 彼得的故事告诉我们：只有真正经历过哀恸、为自己的罪痛悔的人，才能变得温
柔、谦卑，对他人充满同理心和宽容

• 彼得的转变不是靠自己的努力，而是经历了失败、痛悔和神的怜悯
• 正如他自己所教导的：“神阻挡骄傲的人，赐恩给谦卑的人。(彼前5章5-6节)”
愿我们都能像彼得一样，在哀恸中被神雕刻，成为温柔谦卑的人，承受神的
应许和祝福。



雅各的故事：从抗争到交托

• 出生就争夺——“抓住”的人生

• 逃亡与挣扎——靠自己解决问题

• 雅博渡口的摔跤——生命的转折点

• 名字的改变——从“雅各”到“以色列”

• 晚年的雅各——交托与祝福

• 雅各的故事正是“从抗争到交托”的属灵旅程

15

属灵生命的雕刻”三阶段：
贫穷 → 倒空（认识自己一无所有）
哀恸 → 破碎（看到自己的罪，以至于痛悔）
温柔 → 降服（意志被神驯服，不再抗争）



温柔者的福分：承受地土

• 这是一个看似矛盾的应许

• 但耶稣说：不争的人，反而得到了一切
• 现在的满足
• 未来的掌权

16



三个步骤：就像是神在雕刻一个人的生命

• 灵里贫穷（我看清了自己的空虚——倒空）

• 哀恸（我为自己的罪孽痛悔——破碎）

• 温柔（我不争竞，顺服神，宽容人——降服）

17

“饥渴慕义的人有福了”

“虚位以待”的空器皿: 现在最迫切需要的是什么？



前三福是清空和降服（神的拆毁）→
第四福则是渴望与充满（神的重建）

标志着生命的转折点

• 什么是“饥渴慕义”？强调强度和对象

• 对象：公义 (Righteousness)
• 地位上的公义 (称义)

• 人在第一福、第二福中痛悔后，凭信心从神那里白白领受的赦罪和救
恩

• 生活上的公义 (成圣)
• 渴望在自己的日常行为、言语、态度上活出神的圣洁和正直，并渴望

看到社会和世界中彰显神的公平和正义

18

属灵健康的人一定会饥渴；不饥渴本身就是一种疾病

• 饥渴慕义的人有福了，因为他
们必得饱足。 (Matt. 5:6 CUS)

• NAS  Matthew 5:6 "Blessed are 
those who hunger and thirst for 
righteousness, for they shall be 
satisfied. (Matt. 5:6 NAS)



饥渴者的福分：必得饱足

19

奥古斯丁: “我们的心若不安息在祢里面，
就永无安息。”

• 乔治·慕勒（George Müller）依靠祷告建立孤儿院，不向人募款，
却让1 万多孤儿每日得饱足

• 他自己也在信心中体验“饱足的神”
• 他的名言：“我得着的不是孤儿院，而是神自己。”
• 饥渴者最大的饱足，不是神的恩典，而是神的同在



从“饥渴慕义”到“怜恤人的人”

• 前四福是向内的转变

• 后四福是向外的行动

• 当一个人被神的公义充满后，他的生命
自然会流淌出第五福——“怜恤人的人有
福了”。

20

CUS  Matthew 5:7 怜恤人的人有福
了，因为他们必蒙怜恤。
NAS  Matthew 5:7 "Blessed are the 
merciful, for they shall receive 
mercy.



什么是“怜恤”（Mercy）？
1. 怜悯的两种表现（Mercy’s two expressions）

1. 向受苦的人施怜悯：主动行动，减轻对方的痛
苦（Love in action）

2. 向得罪你的人施予宽恕：放下对报复的坚持，
选择饶恕

21

CUS  Matthew 5:7 怜恤人的人有福
了，因为他们必蒙怜恤。
NAS  Matthew 5:7 "Blessed are the 
merciful, for they shall receive 
mercy.

科里·腾·依（Corrie Ten Boom）——宽恕纳粹狱卒
二战后，科里·腾·依（《The Hiding Place》作者）在演讲时
遇到一位曾虐待她和她妹妹的纳粹狱卒。

当她把手伸出去时，她感到一种神的力量透过她流动，赐下
不可能的宽恕。

慕迪（D. L. Moody）：“我宁愿做基督的手和脚，
而不是只做祂的嘴。”



怜恤者的福分：必蒙怜恤

22

这不是靠好行为来交换，
而是恩典的生命规律

神的儿女会活出神的性
情；真正蒙怜恤的人，

也会施行怜恤

属灵原则：神藉我们对
人的态度，显明我们生
命的真实光景（不是用

来换取救恩）：

“免我们的债，如同我们
免了人的债。”（太6:12）

现在的祝福

怜恤的人在今生经历更
深的人际和解与心灵的

平安

将来的盼望

在神的审判面前，我们
不是靠行为站立，而是
因基督的救恩得以站立

但我们在今天的生活中
活出的对别人的怜恤，
是我们属神生命的真实
证据，显明我们是真正

蒙恩的人



从“怜恤人的人”到“清心的人”

23

灵里
贫穷
的人

哀恸
的人

温柔
的人

饥渴
慕义
的人

怜恤
人的
人

清心
的人



如何从“怜恤”到“清心”(Pure Heart)？
• 耶稣知道，我们人的最大问题就是：

• 人可以做对的事，但动机不对

• 怜恤（外在行动） → 清心（内在动机）

• 没有清心，怜恤很容易变质成为自义与表演：
• 自我满足/骄傲
• 获得操控的优越感

• 耶稣看重的是 行动 + 动机 (heart behind the act)

24

• CUS  Matthew 5:8 清心的人
有福了，因为他们必得见神。

• NAS  Matthew 5:8 "Blessed 
are the pure in heart, for they 
shall see God.

因此第六福是对第五福的“净化”和“矫正”

• 清心 = 动机纯正

• 清心 = 不混杂自己

• 清心 = 不为自己的荣耀做善事



什么是“清心”(pure heart)?
• “清心”的核心含义

• 原文：καθαρός (katharos)
• 意思：洁净、纯一、没有杂质的
• 像纯金一样，没有掺杂；像清水一样，没有污染

• 清心 vs 掺杂其它动机

• 清心的榜样：但以理
• 拒绝王的酒与膳，坚持忠诚（但1:8）
• 禁令之时仍然坚持祷告（但6章）
• 外在混乱、内心清澈：单一、专一、透明

25

• CUS  Matthew 5:8 清心的人
有福了，因为他们必得见神。

• NAS  Matthew 5:8 "Blessed 
are the pure in heart, for they 
shall see God.

结论：清心不是完美，而是专一、不混杂、在生活中看见神 但以理几十年如一日，一
个人在异国王宫每天定时
敬拜神



清心的人一生经历两种“见神”

•今生在日常生活中不断感受神的同
在、引导与荣耀

•将来在天上要与神面对面

26

这是八福中给出的最高、
最直接的应许

司提反：“他被圣灵充满，定睛望天，看见神的荣耀。”（徒
7:55）他在死亡面前“得见神”，是清心最终的应验。

• 宋尚节——祷告中见到“神要用他”的呼召
• 宋尚节回国途中读经祷告，属灵耳朵与眼睛被

开启。他在日记里写：“我看见主向我心说话，
要我把一生奉献给祂。”不是肉眼的异象，而
是非常清晰的属灵看见。

• 清心的人分辨神的旨意远比别人清楚

• CUS  Matthew 5:8 清心的人有
福了，因为他们必得见神。

• NAS  Matthew 5:8 "Blessed are 
the pure in heart, for they shall 
see God.



从“清心的人”到 “使人和睦的人”

27

怜恤人的人

清心的人

使人和睦的人

外在行动的结果

内在动机的洁净

一个清心的人→ 会向外传递这种平安
亚伯拉罕因清心而让地 → 带来和平

约瑟因动机纯净而饶恕 → 修复家庭

但以理：清心专一 → 影响君王、带来和平



什么是“使人和睦的人”（Peacemakers）

• 核心含义
• 原文：εἰρηνοποιοί (eirenopoios) 

• 意思：制造和平的、促成和好的人（不是逃避冲
突的人，而是进入冲突、主动修复破碎关系的人）

• 圣经中的“和平”（Shalom）是回到神所设立
的秩序之中：
• 与神和好(恢复与神的关系)
• 与自己和好 (内心整合、秩序被修复)
• 与人和好(恢复与人的关系，彼此理解)

• “清心” → “使人和睦”
• 内心单纯 → 动机纯净 → 言语温柔 → 行动带来和好
• 真正的使人和睦者：

• 不站在自己一边，只站在神的真理一边

• 用真理作根基、用爱心作方式，恢复破碎的关系
28

• CUS  Matthew 5:9 使人和睦
的人有福了，因为他们必称
为神的儿子。

• NAS  Matthew 5:9 "Blessed 
are the peacemakers, for 
they shall be called sons of 
God.



和平使者的福分：必称为神的儿子

• 身份的认可：这是天国公民最高的身份确认

• 耶稣基督自己是最大的和平使者

• 基督徒都应该是和平使者，参与神的和解工作，活出神的样式

• 行为与身份的一致

29

CUS  Ephesians 2:14 因他使我们和睦，（原文作因他是我
们的和睦）将两下合而为一，拆毁了中间隔断的墙。 15 
而且以自己的身体，废掉冤仇，就是那记在律法上的规条。
为要将两下，借着自己造成一个新人，如此便成就了和睦。
(Eph. 2:14 CUS)

• CUS  Matthew 5:9 使人和睦
的人有福了，因为他们必称
为神的儿子。

• NAS  Matthew 5:9 "Blessed 
are the peacemakers, for 
they shall be called sons of 
God.



从“使人和睦的人”“为义受逼迫的人”

30

清心的人

使人和睦
的人

为义受逼迫的
人

一个使人和睦的人，怎么会受到迫害呢？



真正的和平（Shalom）不是妥协，
而是基于神的公义

31

假和平 真和平

回避问题 面对问题

维持表面 修复根本

不得罪人 忠于真理

很少逼迫 必然逼迫

• CUS  Matthew 5:10 为义受逼迫
的人有福了，因为天国是他们
的。

• NAS  Matthew 5:10 "Blessed are 
those who have been 
persecuted for the sake of 
righteousness, for theirs is the 
kingdom of heaven.

不是所有人都欢迎被医治
真正的 peacemaker ：
• 指出真实的问题（罪、谎言、不义）
• 拒绝廉价的妥协
• 邀请人悔改、回到神面前

凡作恶的便恨光，并不来就光，恐怕
他的行为受责备。 (Jn. 3:20 CUS)

他们轻轻忽忽地医治
我百姓的损伤，说，
平安了。平安了。其
实没有平安。 (Jer. 
6:14 CUS)

慈爱和诚实，彼此相遇。
公义和平安，彼此相亲。
(Ps. 85:10 CUS)



什么是“为义受逼迫”？

•区别：耶稣指的不是所有形式的痛苦。如果你
因为自己的愚昧、懒惰或违法行为而受苦，那
不是福。

•核心：这里的受逼迫必须是“为义”（因为活出
前七福所定义的公义生命）或“因我”（因为跟
随耶稣基督）。

•具体形式：可以是公开的迫害，也可以是更隐
蔽的：辱骂、诽谤、排挤、嘲讽、不公对待，
仅仅因为你选择正直、拒绝同流合污、宣扬和
睦。

32

• CUS  Matthew 5:10 为义受逼迫
的人有福了，因为天国是他们
的。

• NAS  Matthew 5:10 "Blessed are 
those who have been 
persecuted for the sake of 
righteousness, for theirs is the 
kingdom of heaven.



受逼迫者的福分：天国是他们的
• 这不仅是安慰，更是身份的宣告

•  结构上的呼应：
• 第一福（灵里贫穷）→ 天国是他们的
• 第八福（为义受逼迫）→ 天国是他们的

•  属灵意义：
• 起点：承认自己的破碎与无能
• 终点：为神的义甘愿受苦
• 起点与终点都是通往天国的道路

• 属灵确据：
• 当你因活出神的性情而遭拒绝时，你不是失败，你正在活出
一个更真实的身份：——你属于基督的国度

33

36 又有人忍受戏弄，鞭打，捆锁，监禁，各等的磨炼。
37 被石头打死，被锯锯死，受试探，被刀杀。披着绵羊山羊的皮各处奔跑，受穷乏，患难，苦害。
38 在旷野，山岭，山洞，地穴，飘流无定。本是世界不配有的人。 (Heb. 11:36-38 CUS)



总结：八福是基督徒的生命画像

34

灵里
贫穷
的人

哀恸
的人

温柔
的人

饥渴
慕义
的人

怜恤
人的
人

清心
的人

使人
和睦
的人

为义
受逼
迫的
人

• 第一阶段认清自己

• 第二阶段降服于神

• 第三阶段被神塑造

• 第四阶段为神而活



八福→光盐：八福自然结出来的果子

35

灵
里
贫
穷
的
人

哀
恸
的
人

温
柔
的
人

饥
渴
慕
义
的
人

怜
恤
人
的
人

清
心
的
人

使
人
和
睦
的
人

为
义
受
逼
迫
的
人

神国子民“里面的生命状态” 神国子民“外面的社会使命”

你们是世上的盐
你们是世上的光

你们的光也当这样照在人前，
叫他们看见你们的好行为，便
将荣耀归给你们在天上的父
(Matt. 5:16 CUS)



八福 →            光盐 →         律法

36

灵
里
贫
穷
的
人

哀
恸
的
人

温
柔
的
人

饥
渴
慕
义
的
人

怜
恤
人
的
人

清
心
的
人

使
人
和
睦
的
人

为
义
受
逼
迫
的
人

生命的本质 生命的影响 生命的标准
先塑造“什么样的人” “这样的人必然产生什么影响” “这种影响不是废掉律法，

而是成全律法”

20 我告诉你们，你们的义，
若不胜于文士和法利赛人的义，
断不能进天国。 (Matt. 5:20 
CUS)

你们的义 文士和法利赛人的义

靠行为称义“内心的义”和“天国的义”

你们听见有吩咐古人的话，说，
(Matt. 5:21 CUS)

只是我告诉你们，…
(Matt. 5:22 CUS)

17 莫想我来要废掉律法和先知。
我来不是要废掉，乃是要成全。
(Matt. 5:17 CUS)



成全律法 = 从“外在规条”进入“内心本质”
 5:21–48，耶稣开始一条一条地“提升”律法标准：

律法说： 耶稣说：

不可杀人 连恨人都不行

不可奸淫 连动淫念都不行

守誓言 连“起誓”都不需要

以眼还眼 打右脸给左脸

恨仇敌 要爱仇敌

不是靠守律法成为盐和光，
而是因生命更新成为盐和光，
从而真正活出了律法，
成全了(fulfill)律法



论爱仇敌

• 43 你们听见有话说，当爱你的邻舍，恨你的仇敌。

• 44 只是我告诉你们，要爱你们的仇敌。为那逼迫你
们的祷告。

• 45 这样，就可以作你们天父的儿子。因为他叫日头
照好人，也照歹人，降雨给义人，也给不义的人。

• 46 你们若单爱那爱你们的人。有什么赏赐呢？就是
税吏不也是这样行吗？

• 47 你们若单请你弟兄的安，比人有什么长处呢？就
是外邦人不也是这样行吗？

• 48 所以你们要完全，象你们的天父完全一样。 (Matt. 
5:43-48 CUS) 38

如果你的义只做到“自然本能”，
那它并没有任何天国性质

胜于文士和法利赛人的义 不是“更严格守律法”，而是“完全不同性质的义”

天国的义：反映天父的性情法利赛人的义：合乎最低要求

基督徒的义之所以胜过律法的义，是因
为它不是出于规条，而是出于神的生命

思考题：我们爱人，是出于本能，
还是出于神的生命？



第五章与第六章的逻辑关系

39

你们的光也当这样照在人前，
叫他们看见你们的好行为，便
将荣耀归给你们在天上的父
(Matt. 5:16 CUS)

你们要小心，不可将善事行在人的面前，
故意叫他们看见。若是这样，就不能得你
们天父的赏赐了。 (Matt. 6:1 CUS)

第五章：外显的义（在人前）
• 关注人与人的关系（伦理）
• 行为必然被看见（盐和光）
• 重点：荣耀归给父（5:16）
• 试验：是否活出天国的义

第六章：暗中的义（在神前）
• 关注人与神的关系（敬虔）
• 行为刻意移入暗中
• 重点：父在暗中察看（6:4,6,18）
• 试验：是否为神而活，而非为人表演

真正胜过法利赛人的义，
既能在人前荣耀神，

也能在暗中单单向神而活

论施舍，论祷告，论禁食…, 爱仇敌



40

3 你施舍的时候，不要叫左手
知道右手所作的。
4 要叫你施舍的事行在暗中，
你父在暗中察看，必然报答你。
（有古卷作必在明处报答你）
(Matt. 6:3-4 CUS)

暗中施舍 暗中祷告

6 你祷告的时候，要进你的内屋，
关上门，祷告你在暗中的父，你父
在暗中察看，必然报答你。 (Matt. 
6:6 CUS)

14 你们饶恕人的过犯，你们的天父也
必饶恕你们的过犯。
15 你们不饶恕人的过犯，你们的天父
也必不饶恕你们的过犯。
(Matt. 6:14-15 CUS)

暗中禁食

17 你禁食的时候，要梳头洗脸，
18 不叫人看出你禁食来，只叫
你暗中的父看见。你父在暗中
察看，必然报答你。 (Matt. 
6:17-18 CUS)



第六章前后段之间的关系

41

在第六章前半部分，耶稣问我们：“当
没有人看见时，你是否仍然敬虔？”

暗中施舍，暗中祷告，暗中禁食(第六章1-18节)

在第六章后半部分，耶稣进一步问：
“当你没有保障、没有控制、没有把
握时，你是否仍然信靠天父？”

积财宝于天
(第六章19-24节)

勿忧虑衣食(第
六章25-34节)

积攒财宝在天上 =把人生的安全感、身份感、未来感，交托给父，
而不是存款、资产、系统

不是‘不要富有’，而是‘不要让财富成为你的主与安全感来源’

耶稣关注的不是“钱的多少”，而是“心的所在”

“不要忧虑吃什么、穿什么”（6:25）因为：
若钱是你的安全感 → 你必忧虑
若父是你的安全感 → 你可以信靠

而真正活出八福生命的人，不是活
在人的眼前，而是活在天父的眼前，
也因此敢把明天交给神。



为什么在“忧虑”之后紧接着谈“论断”？

• 31 所以不要忧虑，说，吃什么？喝什么？
穿什么？

• 32 这都是外邦人所求的。你们需用的这
一切东西，你们的天父是知道的。

• 33 你们要先求他的国和他的义。这些东
西都要加给你们了。

• 34 所以不要为明天忧虑。因为明天自有
明天的忧虑。一天的难处一天当就够了。
(Matt. 6:31-34 CUS)

42

• 你们不要论断人，免得你们被论断。

• 2 因为你们怎样论断人，也必怎样被论断。你们
用什么量器量给人，也必用什么量器量给你们。

• 3 为什么看见你弟兄眼中有刺，却不想自己眼中
有梁木呢？

• 4 你自己眼中有梁木，怎能对你弟兄说，容我去
掉你眼中的刺呢？

• 5 你这假冒为善的人，先去掉自己眼中的梁木，
然后才能看得清楚，去掉你弟兄眼中的刺。
(Matt. 7:1-5 CUS)

忧虑的人，常常会论断别人
•因为内心不安
•因为需要确认“我还可以”
•因为比较能暂时给人安全感
•安全感是靠比较维持的，而不是靠信靠而来的
论断别人，是一种自我安慰机制。

“论断”往往来自“未被处理的忧虑”

人把自己放在“神的位置”上
掌控明天
衡量别人
确认价值
维护安全感



不要论断，但要有分辨能力

• CUS Matthew 7:1 你们不要论断人，免得你们被论
断。

• 2 因为你们怎样论断人，也必怎样被论断。你们用
什么量器量给人，也必用什么量器量给你们。

• 3 为什么看见你弟兄眼中有刺，却不想自己眼中有
梁木呢？

• 4 你自己眼中有梁木，怎能对你弟兄说，容我去掉
你眼中的刺呢？

• 5 你这假冒为善的人，先去掉自己眼中的梁木，然
后才能看得清楚，去掉你弟兄眼中的刺。

• 6 不要把圣物给狗，也不要把你们的珍珠丢在猪前，
恐怕它践踏了珍珠，转过来咬你们。 (Matt. 7:1-6 
CUS)

43



放下忧虑/论断→向神祈求

• 7 你们祈求，就给你们。寻找，就寻见。
叩门，就给你们开门。

• 8 因为凡祈求的，就得着。寻找的，就寻
见。叩门的，就给他开门。

• 9 你们中间，谁有儿子求饼，反给他石头
呢？

• 10 求鱼，反给他蛇呢？

• 11 你们虽然不好，尚且知道拿好东西给儿
女，何况你们在天上的父，岂不更把好东
西给求他的人吗？(Matt. 7:7-11 CUS)

44

把“神的位置”还给神,
把自己从神的位置摆回到仆人的位置

祈求意味着什么？
我不是源头
我没有掌控权
我需要向父要
我信任父的良善



7:12 是对 5:1–7:11 所有教导的总结

• 12 所以无论何事，你们愿意人怎样待你们，
你们也要怎样待人。因为这就是律法和先知
的道理。 (Matt. 7:12 CUS)

• NAS  Matthew 7:12 "Therefore, however you 
want people to treat you, so treat them, for 
this is the Law and the Prophets.

45

八福（生命）
律法的成全（内在义）
爱仇敌 暗中的敬虔
信靠天父
不论断
祈求、寻找、叩门

37 耶稣对他说，你要尽心，尽性，尽意，爱主
你的神。
38 这是诫命中的第一，且是最大的。
39 其次也相仿，就是要爱人如己。
40 这两条诫命，是律法和先知一切道理的总纲。
(Matt. 22:37-40 CUS)

CNVS  Matthew 22:40 全部律法和先知书，
都以这两条诫命作为根据。”
NAS  Matthew 22:40 "On these two 
commandments depend the whole Law and 
the Prophets."

爱人如己
你如何对待你身边的人？



从启示→呼召

• 13 你们要进窄门。因为引到灭亡，那
门是宽的，路是大的，进去的人也多。

• 14 引到永生，那门是窄的，路是小的，
找着的人也少。 (Matt. 7:13-14 CUS)

46

当真理被完全讲明之后，耶稣不再继续解释，
而是要求听众作出选择。

马太 5–7 章的分段：
5:1–7:12 天国子民的生命与义（教导）
7:13–27 面对真理后的抉择（总结 / 呼召）
7:28–29 众人的反应

从 7:13 开始，耶稣连续使用二元对立结构：

窄门 / 宽门 7:13–14
假先知 / 真果子 7:15–20
主啊主啊 / 遵行父旨意 7:21–23
沙土根基 / 磐石根基 7:24–27

这不是偶然，这是审判性总结语言。

生命与死亡
真假信仰
最终审判



一连串“二分法”（总结）

• 15 你们要防备假先知。他们到你们这里来，外面披着
羊皮，里面却是残暴的狼。

• 16 凭着他们的果子，就可以认出他们来。荆棘上岂能
摘葡萄呢？蒺藜里岂能摘无花果呢？

• 17 这样，凡好树都结好果子，惟独坏树结坏果子。

• 18 好树不能结坏果子，坏树不能结好果子。

• 19 凡不结好果子的树，就砍下来，丢在火里。

• 20 所以凭着他们的果子，就可以认出他们来。

• 21 凡称呼我主阿，主阿的人，不能都进天国。惟独遵
行我天父旨意的人，才能进去。

• 22 当那日必有许多人对我说，主阿，主阿，我们不是
奉你的名传道，奉你的名赶鬼，奉你的名行许多异能吗？

• 23 我就明明地告诉他们说，我从来不认识你们，你们
这些作恶的人，离开我去吧。 (Matt. 7:15-23 CUS)

47

1.误导别人（假先知）
2.欺骗自己（主啊主啊）
而这两种错误，根源是同一个：
生命没有真正从父而生。



最终审判

• 24 所以凡听见我这话就去行的，好比一
个聪明人，把房子盖在磐石上。

• 25 雨淋，水冲，风吹，撞着那房子，房
子总不倒塌。因为根基立在磐石上。

• 26 凡听见我这话不去行的，好比一个无
知的人，把房子盖在沙土上。

• 27 雨淋，水冲，风吹，撞着那房子，房
子就倒塌了。并且倒塌得很大。

• 28 耶稣讲完了这些话，众人都希奇他的
教训。

• 29 因为他教训他们，正像有权柄的人，
不像他们的文士。 (Matt. 7:24-29 CUS)

48

逐步递进：
门：你是否进入？
树：你是什么生命？
根基：你最终站不站得住？

两种根基不是第三类人，而是对前面两类“坏树”的终极揭示。



7:13–27 四组“真假对比”——终极拣选

对比 说明

宽门 vs 窄门 人数 ≠ 真理

好树 vs 坏树 生命决定果子

主啊主啊 vs 遵行 属灵口号 ≠ 顺服

沙土 vs 磐石 听道 ≠ 行道

49

窄门是起点
果树是过程
根基是终局
这不是三条路
而是一条路的三个侧面



登山宝训总结

• 登山宝训不是一套更高的道德要求

• 而是一幅天国生命的完整画像：
• 从内在被重塑，(八福，5章1-12)
• 到外在被看见，(5章13-47)
• 在父面前被验证 (6章)
• 最终在末日面前被验证 (7章)

50



讨论与分享

• 都有哪八福？它们之间有什么逻辑关系？
• 从八福如何到光盐到律法？(5章)
• 从律法如何到施舍/祷告/禁食？(6章前
半部)

• 从施舍/祷告/禁食如何到积财宝/不要忧
虑？(6章后半部)

• 从忧虑如何到论断？(7章)
• 从论断如何到祈求？
• 从祈求如何到窄门小路？（从倚靠到抉
择）

• 从窄门如何到两种果树，两种根基？

51


	Slide 1: 马太福音
	Slide 2: 天国是什么？
	Slide 3: 天国是“已经来到” + “尚未完成” 
	Slide 4: 马太福音 5–7 章：天国的宪法
	Slide 5: 八福
	Slide 6: 为什么八福是登山宝训的开篇？
	Slide 7: 谁是灵里贫穷的人(Poor in Spirit)?
	Slide 8: 如何从“灵里贫穷”到“哀恸”？
	Slide 9: 从“哀恸的人”到“温柔的人”  
	Slide 10: 第三福: 什么是温柔？
	Slide 11: 如何从“哀恸”到“温柔”？
	Slide 12: 如何从“哀恸”到“温柔”？
	Slide 13: 如何从“哀恸”到“温柔”？
	Slide 14: 彼得的故事：从自信到谦卑
	Slide 15: 雅各的故事：从抗争到交托
	Slide 16: 温柔者的福分：承受地土
	Slide 17: 三个步骤：就像是神在雕刻一个人的生命
	Slide 18: 前三福是清空和降服（神的拆毁）→第四福则是渴望与充满（神的重建） 标志着生命的转折点 
	Slide 19: 饥渴者的福分：必得饱足
	Slide 20: 从“饥渴慕义”到“怜恤人的人”
	Slide 21: 什么是“怜恤”（Mercy）？
	Slide 22: 怜恤者的福分：必蒙怜恤
	Slide 23: 从“怜恤人的人”到“清心的人” 
	Slide 24: 如何从“怜恤”到“清心”(Pure Heart)？
	Slide 25: 什么是“清心”(pure heart)?
	Slide 26: 清心的人一生经历两种“见神”
	Slide 27: 从“清心的人” 到 “使人和睦的人”
	Slide 28: 什么是“使人和睦的人”（Peacemakers）
	Slide 29: 和平使者的福分：必称为神的儿子
	Slide 30: 从 “使人和睦的人”“为义受逼迫的人”
	Slide 31: 真正的和平（Shalom）不是妥协，而是基于神的公义
	Slide 32: 什么是“为义受逼迫”？
	Slide 33: 受逼迫者的福分：天国是他们的
	Slide 34: 总结：八福是基督徒的生命画像
	Slide 35: 八福→光盐：八福自然结出来的果子
	Slide 36:          八福         →            光盐                →         律法
	Slide 37: 成全律法 = 从“外在规条”进入“内心本质”  5:21–48，耶稣开始一条一条地“提升”律法标准： 
	Slide 38: 论爱仇敌
	Slide 39: 第五章与第六章的逻辑关系
	Slide 40
	Slide 41: 第六章前后段之间的关系
	Slide 42: 为什么在“忧虑”之后紧接着谈“论断”？
	Slide 43: 不要论断，但要有分辨能力
	Slide 44: 放下忧虑/论断→向神祈求
	Slide 45: 7:12 是对 5:1–7:11 所有教导的总结
	Slide 46: 从启示→呼召
	Slide 47: 一连串“二分法”（总结）
	Slide 48: 最终审判
	Slide 49: 7:13–27 四组“真假对比” ——终极拣选
	Slide 50: 登山宝训总结
	Slide 51: 讨论与分享

